Singularity in Islamic Education Journal Vol. 2, No. 1, June 2025

HARMONISASI SAINS DAN IMAN:
STUDI KONSEPTUAL ZERO POINT ENERGY (ZPE) DALAM
PENDIDIKAN ISLAM

Ainurrafiq Dawam?, Anjaly Ainia Ul-Husna?
'UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2Hochschule fiir Angewandte Wissenschaften Coburg
ainurrafig@uinjkt.ac,id /rofiqg7095@gmail.com, anjalyainiaa@gmail.com

Abstract

This research successfully demonstrates the possibility of harmonizing science and faith,
particularly in the context of the quantum physics concept, Zero Point Energy (ZPE). ZPE,
which describes the existence of energy in an absolute vacuum, aligns with Islamic
understanding of the creation and maintenance of the universe. Both science and Islam
acknowledge the order of the universe and the existence of fundamental energy. However,
they have different approaches and objectives. This research proposes a learning model
called "Integration of Quantum and Islamic Perspectives” (IQIP) as an effort to integrate
both perspectives in Islamic education. This model has proven effective in improving
students' conceptual understanding and developing their integrative awareness. The results
of this research have broad implications for the development of Islamic education. These
include the need for the development of integrated teaching materials, the improvement of
educators' capacities, and the strengthening of the epistemological basis of educational
institutions. In addition, this research also highlights the importance of educational policies
that support the integration of science and Islam, as well as the need for further research to
improve methodologies and evaluation instruments. Overall, this research shows that
harmonizing science and faith is not only possible but also essential. The IQIP learning model
developed in this research can serve as an example for the development of more relevant and
meaningful Islamic education in the modern era.

Keywords: Zero Point Energy, harmonization of science and faith, Islamic education, IQIP
learning model, curriculum integration.

Abstrak

Penelitian ini berhasil menunjukkan kemungkinan harmonisasi antara sains dan iman,
khususnya dalam konteks konsep fisika kuantum, Zero Point Energy (ZPE). ZPE, yang
menggambarkan keberadaan energi pada kondisi vakum absolut, memiliki keselarasan
dengan pemahaman Islam tentang penciptaan dan pemeliharaan alam semesta. Baik sains
maupun Islam mengakui adanya keteraturan alam semesta dan energi fundamental.
Namun, keduanya memiliki pendekatan dan tujuan yang berbeda. Penelitian ini
mengusulkan model pembelajaran "Integration of Quantum and Islamic Perspectives”
(IQIP) sebagai upaya mengintegrasikan kedua perspektif tersebut dalam pendidikan Islam.
Model ini terbukti efektif dalam meningkatkan pemahaman konseptual siswa dan
mengembangkan kesadaran integratif mereka. Hasil penelitian ini memiliki implikasi yang
luas bagi pengembangan pendidikan Islam. Di antaranya adalah perlunya pengembangan
bahan ajar yang terintegrasi, peningkatan kapasitas pendidik, dan penguatan basis
epistemologis lembaga pendidikan. Selain itu, penelitian ini juga menyoroti pentingnya
kebijakan pendidikan yang mendukung integrasi sains dan Islam, serta kebutuhan
penelitian lanjutan untuk menyempurnakan metodologi dan instrumen evaluasi. Secara
keseluruhan, penelitian ini menunjukkan bahwa harmonisasi antara sains dan iman bukan
hanya mungkin, tetapi juga sangat penting. Model pembelajaran IQIP yang dikembangkan
dalam penelitian ini dapat menjadi contoh bagi pengembangan pendidikan Islam yang lebih
relevan dan bermakna di era modern.

Kata kunci: Zero Point Energy, harmonisasi sains dan iman, pendidikan Islam, model
pembelajaran IQIP, integrasi kurikulum.
ooag

Singularity in Islamic Education Journal. Fajar Islam Indonesia Foundation collaborates with
Faculty of Educational Sciences, State Islamic University of Jakarta. p 142-156.




Singularity in Islamic Education Journal Vol. 2, No. 1, June 2025

PENDAHULUAN

Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi di era modern telah membawa manusia pada
pemahaman yang semakin mendalam tentang realitas alam semesta. Salah satu konsep yang
menarik perhatian dalam fisika kuantum adalah Zero Point Energy (ZPE), yang menunjukkan
adanya energi fundamental yang tetap ada bahkan pada kondisi vakum absolut. ZPE adalah
energi terendah yang mungkin dimiliki oleh sistem mekanika kuantum dan merupakan hasil
dari fluktuasi kuantum yang terjadi secara acak di ruang hampa (Andelita et al., 2021).
Penemuan ini tidak hanya membuka perspektif baru dalam pemahaman kita tentang alam
semesta, tetapi juga memunculkan pertanyaan-pertanyaan mendalam tentang hubungan
antara sains modern dan pemahaman keagamaan.

Dalam konteks pendidikan Islam, integrasi antara ilmu pengetahuan dan nilai-nilai
keagamaan menjadi sebuah kebutuhan yang semakin mendesak (Ikrom, 2001). Hal ini
didasari oleh kesadaran bahwa dikotomi antara sains dan agama yang selama ini berkembang
telah menciptakan kesenjangan pemahaman yang signifikan di kalangan peserta didik.
Perbedaan persepsi mengenai hubungan sains dan agama sering kali menimbulkan
kebingungan dan bahkan resistensi dalam proses pembelajaran, khususnya ketika
berhadapan dengan konsep-konsep sains modern seperti ZPE.

Fenomena ini menjadi semakin kompleks mengingat adanya beragam interpretasi dan
pandangan yang berbeda mengenai hubungan antara sains dan agama. Sebagian kalangan
memandang keduanya sebagai entitas yang terpisah dan tidak berkaitan, sementara yang lain
berupaya mencari titik temu dan harmonisasi antara keduanya (Dawam & El-Hisan, 2024).
Dalam konteks pendidikan Islam, perbedaan pandangan ini berimplikasi pada pendekatan
pembelajaran yang diterapkan dan cara materi sains diintegrasikan dengan nilai-nilai
keislaman (Igbal, 2002).

Konsep ZPE sendiri telah dikembangkan sejak awal abad ke-20, dengan kontribusi penting
dari ilmuwan seperti Albert Einstein dan Otto Stern (Kragh, 2002). Mereka menunjukkan
bahwa bahkan dalam kondisi vakum absolut, terdapat energi yang tidak dapat dihilangkan
dari sistem kuantum. Ini menunjukkan bahwa ruang hampa bukanlah ketiadaan total,
melainkan memiliki potensi energi yang sangat besar. Dalam konteks ini, ZPE dapat dianggap
sebagai jembatan antara pemahaman ilmiah dan filosofi spiritual, di mana keberadaan energi
dalam ruang hampa dapat diinterpretasikan sebagai manifestasi dari kekuatan Ilahi.

Di sisi lain, integrasi ilmu pengetahuan dengan nilai-nilai keagamaan dalam pendidikan Islam
juga memerlukan pendekatan yang lebih inklusif. Pendekatan ini harus mampu menjelaskan
bagaimana prinsip-prinsip ilmiah dapat sejalan dengan ajaran agama, sehingga siswa tidak
merasa terjebak dalam konflik antara sains dan iman. Misalnya, ketika membahas ZPE,
pendidik dapat menyoroti bagaimana konsep ini dapat dilihat sebagai bukti kebesaran Tuhan
dalam menciptakan alam semesta dengan segala kompleksitasnya.

Pentingnya integrasi ini juga diperkuat oleh fakta bahwa banyak ilmuwan Muslim
berkontribusi signifikan dalam pengembangan ilmu pengetahuan modern. Oleh karena itu,
pendidikan Islam perlu menekankan sejarah kontribusi ilmuwan Muslim dalam berbagai
disiplin ilmu sebagai bagian dari kurikulum. Hal ini tidak hanya akan memperkaya
pemahaman siswa tentang sains tetapi juga menguatkan identitas mereka sebagai individu
yang beriman. Untuk mencapai tujuan integrasi tersebut, diperlukan upaya kolaboratif antara
pendidik, ilmuwan, dan tokoh agama. Diskusi terbuka mengenai hubungan antara sains dan
agama harus didorong untuk mengurangi kesalahpahaman dan meningkatkan toleransi
terhadap pandangan yang berbeda. Dengan demikian, pendidikan Islam dapat menghasilkan
generasi masa depan yang tidak hanya cerdas secara akademis tetapi juga memiliki kedalaman
spiritual.

Singularity in Islamic Education Journal. Fajar Islam Indonesia Foundation collaborates with
Faculty of Educational Sciences, State Islamic University of Jakarta. p 142-156.




Singularity in Islamic Education Journal Vol. 2, No. 1, June 2025

Dengan demikian, perkembangan ilmu pengetahuan seperti konsep Zero Point Energy
menunjukkan betapa pentingnya untuk menjembatani sains dan agama dalam pendidikan.
Dengan pendekatan yang tepat, kita dapat membangun pemahaman yang holistik tentang
alam semesta sekaligus memperkuat nilai-nilai keagamaan di kalangan generasi muda.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini berupaya mengkaji secara mendalam
konsep ZPE, baik dari perspektif sains modern maupun dalam konteks pemahaman Islam.
Fokus utama penelitian diarahkan pada empat pertanyaan mendasar yakni pemahaman
konsep ZPE dalam literatur sains, interpretasinya dalam literatur Islam, upaya-upaya
harmonisasi yang telah dilakukan, serta pengembangan model pembelajaran yang tepat untuk
mengintegrasikan konsep tersebut dalam pendidikan Islam.

Melalui penelitian ini, diharapkan dapat dihasilkan analisis komprehensif tentang konsep ZPE
dari kedua perspektif tersebut, serta identifikasi upaya-upaya harmonisasi yang telah
dilakukan. Lebih jauh lagi, penelitian ini bertujuan mengembangkan model pembelajaran
yang efektif untuk mengintegrasikan konsep ZPE dalam pendidikan Islam, yang dapat
memberikan pemahaman yang lebih utuh kepada peserta didik.

Signifikansi penelitian ini terletak pada kontribusinya terhadap pengembangan pendidikan
Islam yang lebih integratif, yang mampu memadukan pemahaman sains modern dengan
nilainilai keislaman. Selain itu, penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khazanah
pemahaman tentang hubungan antara sains dan agama, serta menyediakan alternatif model
pembelajaran yang inovatif dalam konteks pendidikan Islam. Hasil penelitian ini dapat
menjadi rujukan bagi para pendidik, peneliti, dan praktisi pendidikan Islam dalam upaya
mengembangkan pembelajaran yang lebih komprehensif dan bermakna.
ooag

METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan
(library research). Penelitian kepustakaan merupakan serangkaian kegiatan yang berkenaan
dengan metode pengumpulan data pustaka, membaca, dan mencatat serta mengolah bahan
penelitian (Zed, 2014). Pemilihan metode ini sesuai dengan tujuan penelitian untuk
menganalisis dan mensintesis berbagai literatur tentang konsep ZPE dan integrasinya dalam
pendidikan Islam.

Creswell & Creswell (2018) menegaskan bahwa penelitian kepustakaan sangat sesuai untuk
mengeksplorasi dan memahami makna yang dianggap berasal dari masalah sosial atau
kemanusiaan. Dalam konteks penelitian ini, pendekatan tersebut memungkinkan peneliti
untuk mendalami berbagai perspektif tentang harmonisasi sains dan iman.

Dalam penelitian ini, sumber data yang digunakan dibagi menjadi dua kategori utama:
sumber data primer dan sumber data sekunder. Kategori ini dirancang untuk memastikan
bahwa informasi yang diperoleh memiliki kedalaman dan relevansi yang diperlukan untuk
mendukung analisis yang komprehensif.

Sumber data primer mencakup berbagai referensi yang langsung berkaitan dengan topik
penelitian. Di antara sumber tersebut adalah buku-buku teks fisika kuantum dan Zero Point
Energy (ZPE), yang memberikan dasar teoritis yang kuat mengenai konsep-konsep
fundamental dalam fisika modern. Selain itu, jurnal-jurnal ilmiah yang membahas fisika
modern dan kosmologi juga menjadi bagian penting dari sumber data primer, karena mereka
menyajikan temuan terkini dan diskusi ilmiah yang relevan.

Singularity in Islamic Education Journal. Fajar Islam Indonesia Foundation collaborates with
Faculty of Educational Sciences, State Islamic University of Jakarta. p 142-156.




Singularity in Islamic Education Journal Vol. 2, No. 1, June 2025

Kitab-kitab tafsir Al-Qur'an juga dimasukkan sebagai sumber data primer, karena mereka
menawarkan perspektif keagamaan yang dapat memperkaya pemahaman tentang hubungan
antara sains dan agama. Literatur pendidikan Islam turut berkontribusi dalam memberikan
konteks tentang bagaimana ilmu pengetahuan diajarkan dan diintegrasikan dalam kerangka
nilai-nilai keislaman. Selain itu, publikasi ilmiah mengenai integrasi sains dan agama
berfungsi sebagai referensi penting untuk memahami dinamika antara kedua bidang ini.

Sumber data sekunder melengkapi informasi yang diperoleh dari sumber primer.
Artikelartikel ilmiah pendukung memberikan analisis tambahan dan perspektif kritis yang
dapat memperkuat argumen dalam penelitian ini. Ensiklopedia sains dan Islam juga menjadi
referensi yang berguna, karena mereka menggabungkan pengetahuan ilmiah dengan konteks
keagamaan.

Proceeding dari konferensi relevan memberikan wawasan tentang tren terkini dan diskusi di
kalangan akademisi mengenai hubungan antara sains dan agama. Selain itu, database online
seperti JSTOR, Science Direct, dan Google Scholar menyediakan akses ke berbagai artikel
penelitian dan publikasi ilmiah yang dapat diandalkan. Repository universitas yang memiliki
riset relevan juga menjadi sumber penting untuk menemukan studi-studi terkini dalam
bidang ini.

Pemilihan sumber data dalam penelitian ini mengikuti kriteria yang dikemukakan oleh Booth
et al. (2016). Kriteria tersebut menekankan pentingnya kredibilitas, relevansi, dan keterkinian
sumber untuk memastikan bahwa informasi yang digunakan dalam penelitian ini tidak hanya
akurat tetapi juga sesuai dengan perkembangan terbaru dalam bidang ilmu pengetahuan dan
agama. Dengan pendekatan ini, diharapkan penelitian dapat memberikan kontribusi
signifikan terhadap pemahaman integrasi antara sains modern dan nilai-nilai keagamaan
dalam konteks pendidikan Islam.

Dalam penelitian ini, teknik pengumpulan data dilakukan melalui dua pendekatan utama:
studi dokumen dan analisis isi. Tahapan yang dilalui dalam studi dokumen mencakup
identifikasi sumber-sumber yang relevan, screening awal berdasarkan judul dan abstrak
untuk memastikan kesesuaian, evaluasi kualitas sumber untuk menjamin kredibilitas,
ekstraksi data secara sistematis, dan dokumentasi temuan yang diperoleh (Fink, 2019).

Selanjutnya, analisis isi diadopsi dari metode kualitatif yang dijelaskan oleh Krippendorff
bahwa proses ini melibatkan pembacaan mendalam (close reading) untuk memahami konteks
dan nuansa dari sumber yang dianalisis. Setelah itu, dilakukan pengkodean tematik untuk
mengidentifikasi tema-tema utama, kategorisasi konsep untuk mengorganisir informasi, dan
analisis hubungan antar konsep yang muncul dari data yang telah dikumpulkan
(Krippendorff, 2018).

Analisis data dilakukan dengan pendekatan analisis tematik yang dikembangkan oleh Braun
& Clarke (2021) dalam "Thematic Analysis: A Practical Guide". Proses analisis tematik ini
terdiri dari enam tahap. Pertama, familiarisasi dengan data dilakukan untuk mendapatkan
pemahaman yang lebih baik tentang informasi yang terkumpul. Selanjutnya, pengkodean
awal dilakukan untuk menandai elemen-elemen penting dalam data. Setelah itu, pencarian
tema dilakukan untuk mengidentifikasi pola-pola yang muncul. Peninjauan tema dan
pendefinisian tema kemudian diikuti untuk memastikan bahwa tema yang ditemukan relevan
dan menggambarkan data dengan akurat. Akhirnya, penulisan hasil analisis disusun untuk
menyajikan temuan secara jelas dan terstruktur.

Proses sintesis informasi juga menjadi bagian penting dalam penelitian ini. Sintesis informasi
meliputi identifikasi pola dan tema umum dari data yang ada, evaluasi kekuatan bukti untuk
menentukan validitas temuan, serta identifikasi kesenjangan dalam literatur yang ada

Singularity in Islamic Education Journal. Fajar Islam Indonesia Foundation collaborates with
Faculty of Educational Sciences, State Islamic University of Jakarta. p 142-156.




Singularity in Islamic Education Journal Vol. 2, No. 1, June 2025

(Cooper, 2017). Selain itu, pengembangan framework konseptual dilakukan untuk menyusun
pemahaman baru berdasarkan hasil sintesis tersebut, diakhiri dengan penarikan kesimpulan
yang merangkum keseluruhan penelitian.

Penelitian ini mengikuti model penelitian kepustakaan yang diadaptasi dari Hart yakni proses
penelitian dibagi menjadi empat tahap utama. Pada tahap persiapan, protokol penelitian
disusun dan kata kunci serta strategi pencarian diidentifikasi. Tahap pelaksanaan melibatkan
pengumpulan data serta penyaringan dan evaluasi sumber-sumber yang telah diidentifikasi
sebelumnya. Selanjutnya, pada tahap analisis, dilakukan coding dan kategorisasi terhadap
data yang telah dikumpulkan serta analisis tematik dan sintesis informasi. Terakhir, pada
tahap pelaporan, draft hasil penelitian disusun dan melalui proses review serta finalisasi
sebelum disajikan kepada publik (Hart, 2018).

Dengan metodologi ini, penelitian dirancang secara sistematis untuk memastikan bahwa
setiap langkah dapat dipertanggungjawabkan secara akademis sambil memungkinkan
eksplorasi mendalam terhadap topik yang diteliti. Pendekatan ini tidak hanya menekankan
pada keakuratan data tetapi juga pada pemahaman kontekstual yang lebih luas mengenai
hubungan antara sains dan nilai-nilai keagamaan.

ooad
HASIL DAN PEMBAHASAN Pemahaman Konsep ZPE dalam Sains dan Islam

Konsep Zero Point Energy (ZPE) telah menjadi salah satu topik paling menarik dalam fisika
kuantum modern. ZPE merupakan fenomena kuantum yang memiliki karakteristik unik.
Melalui analisis mendalam terhadap literatur ilmiah, kita dapat mengungkap beberapa
karakteristik unik dari fenomena ini.

Pertama, ZPE menantang pemahaman kita tentang ruang hampa. Meskipun secara intuitif
kita menganggap ruang hampa sebagai ketiadaan mutlak, penelitian menunjukkan bahwa
ruang hampa sebenarnya dipenuhi oleh energi yang disebut ZPE. Milonni menegaskan bahwa
keberadaan energi pada kondisi vakum absolut merupakan salah satu properti fundamental
dari ZPE (Milonni, 1993). Ini mengindikasikan bahwa bahkan dalam ruang kosong yang
paling sempurna, terdapat potensi energi yang sangat besar yang dapat dimanfaatkan.

Kedua, ZPE erat kaitannya dengan fluktuasi kuantum. Prinsip ketidakpastian Heisenberg,
salah satu pilar fisika kuantum, menyatakan bahwa kita tidak dapat mengetahui posisi dan
momentum suatu partikel secara bersamaan (Lancaster & Blundell, 2014). Akibatnya,
partikel-partikel subatomik selalu mengalami fluktuasi, bahkan pada suhu nol mutlak.
Fluktuasi kuantum inilah yang menjadi sumber utama ZPE.

Ketiga, ZPE memiliki peran krusial dalam menjaga stabilitas materi pada tingkat atomik.
Energi titik nol mencegah partikel-partikel subatomik untuk runtuh ke dalam inti atom.
Sebagai contoh, helium cair tetap dalam keadaan cair pada suhu mendekati nol mutlak karena
adanya energi ZPE yang mencegah atom-atom helium untuk membentuk struktur kristal.
Selain itu, ZPE juga memiliki implikasi yang signifikan dalam kosmologi. Penelitian terbaru
oleh (Chen et al., 2024) menunjukkan bahwa ZPE dapat memberikan penjelasan alternatif
tentang energi gelap, sebuah misteri kosmologis yang telah lama membingungkan para
ilmuwan. Energi gelap dianggap sebagai kekuatan misterius yang menyebabkan percepatan
ekspansi alam semesta. ZPE, dengan energi vakumnya yang besar, dapat menjadi kandidat
potensial untuk menjelaskan fenomena ini.Lebih lanjut, ZPE juga dapat memberikan
wawasan baru tentang dinamika partikel fundamental. Fluktuasi kuantum yang disebabkan
oleh ZPE dapat mempengaruhi perilaku partikel-partikel subatomik, seperti elektron dan
kuark. Hal ini membuka kemungkinan untuk memahami lebih dalam tentang interaksi
fundamental antara partikel-partikel tersebut.

Singularity in Islamic Education Journal. Fajar Islam Indonesia Foundation collaborates with
Faculty of Educational Sciences, State Islamic University of Jakarta. p 142-156.




Singularity in Islamic Education Journal Vol. 2, No. 1, June 2025

ZPE adalah konsep yang sangat mendasar dalam fisika kuantum dengan implikasi yang luas
dalam berbagai bidang, mulai dari fisika partikel hingga kosmologi. Pemahaman yang lebih
mendalam tentang ZPE tidak hanya akan memperkaya pengetahuan kita tentang alam
semesta, tetapi juga membuka pintu bagi pengembangan teknologi baru yang revolusioner.

Konsep Zero Point Energy (ZPE) dalam fisika kuantum modern ternyata memiliki resonansi
yang menarik dengan ajaran Islam. Ketika kita menggali lebih dalam literatur Islam, kita
menemukan beberapa konsep yang dapat dihubungkan dengan fenomena ZPE ini.

Pertama, konsep "Kun Fayakun" (jadilah, maka jadilah) dalam Al-Qur'an memberikan
gambaran tentang penciptaan alam semesta yang instan dan penuh kuasa (Basir, & Syarif,
2021). Ayat ini dapat diinterpretasikan sebagai manifestasi dari energi tak terbatas yang
memicu penciptaan. Konsep ZPE yang menyatakan adanya energi vakum yang sangat besar
dapat dianggap sebagai refleksi dari energi ilahi yang mendasari penciptaan. QS Al-Bagarah
ayat 117, Al-Nahl ayat 40, dan Yasin ayat 82.
s Do

b 588 5870 U3hs WG 154 (a8 1315 o 3)15 oph) 5

3528 8 90 Uk ST LT ¢ g J W33 W)
& 5558 68 W Uk ST 3T 38T 3L &

Dalam konteks pemahaman Islam, terdapat tiga istilah penting yang sering dibahas yakni
Qadha Allah, Iradah Allah, dan Masyi'ah Allah, sebagaimana terkandung dalam 3 ayat
AlQur’an di atas. Masing-masing istilah ini memiliki makna dan implikasi yang berbeda,
terutama dalam memahami kehendak dan ketetapan Allah.

Qadha merujuk pada ketetapan atau keputusan Allah yang telah ditentukan sejak azali. Dalam
hal ini, Qadha mencakup segala sesuatu yang terjadi di alam semesta, baik yang baik maupun
yang buruk. Qadha Allah merupakan bagian dari takdir yang telah ditulis dalam Lauhul
Mahfuzh. Misalnya, dalam Surah Al-Baqarah ayat 117, Allah berfirman, "(Allah) pencipta
langit dan bumi. Apabila Dia hendak menetapkan sesuatu, Dia hanya berkata kepadanya,
“Jadilah!" Maka, jadilah sesuatu itu." Ini menunjukkan bahwa setiap peristiwa di dunia ini
telah ditentukan oleh Allah.

Iradah berarti kehendak atau keinginan Allah. Dalam konteks ini, Iradah dibagi menjadi dua
jenis: Iradah Kauniyah dan Iradah Syar'iyyah. Iradah Kauniyah adalah kehendak Allah yang
pasti terjadi. Segala sesuatu yang dikehendaki oleh Allah dalam konteks ini akan terwujud
tanpa terkecuali. Contohnya terdapat dalam Surah Yasin ayat 82, "Sesungguhnya keadaanNya
apabila Dia menghendaki sesuatu, hanyalah berkata kepadanya, ‘Jadilah!’, maka terjadilah
ia." Ini menunjukkan bahwa apa pun yang dikehendaki-Nya pasti akan terjadi. Iradah
Syar'iyyah, di sisi lain, adalah kehendak Allah yang berkaitan dengan hukum-hukum syariat-
Nya. Ini mencerminkan apa yang Dia cintai dan ridhoi, tetapi tidak semua kehendak
syar'iyyah harus terjadi. Misalnya, Allah menghendaki agar manusia beriman dan beramal
shalih, tetapi tidak semua orang melaksanakan kehendak tersebut.

Masyi'ah juga merujuk pada kehendak Allah, tetapi lebih spesifik pada aspek bahwa segala
sesuatu yang terjadi adalah dengan izin dan kehendak-Nya. Masyi'ah mencakup semua
peristiwa di alam semesta yang berada di bawah kekuasaan-Nya. Seperto terkandung dalam
Surah Al-Nahl ayat 40, “Sesungguhnya firman Kami terhadap sesuatu apabila Kami
menghendakinya, hanya (dengan) berfirman kepadanya, "Jadilah!® Maka, jadilah sesuatu
itu.” Dalam hal ini, Masyi'ah sering kali dipahami sejalan dengan Iradah Kauniyah karena
keduanya menekankan pada realitas bahwa tidak ada satu pun kejadian di dunia ini yang
terjadi tanpa kehendak Allah.

Singularity in Islamic Education Journal. Fajar Islam Indonesia Foundation collaborates with
Faculty of Educational Sciences, State Islamic University of Jakarta. p 142-156.




Singularity in Islamic Education Journal Vol. 2, No. 1, June 2025

Kedua, konsep "al-khalq al-mustamir” (penciptaan yang berkelanjutan) menunjukkan bahwa
proses penciptaan tidak berhenti setelah awal mula. Dalam pandangan ini, Allah
terusmenerus menciptakan dan mengatur alam semesta, memastikan segala sesuatu berjalan
sesuai dengan kehendak-Nya. Hal ini tercermin dalam berbagai aspek kehidupan, mulai dari
siklus alam hingga perkembangan makhluk hidup. ZPE, dengan fluktuasi kuantumnya yang
terus-menerus, dapat diartikan sebagai manifestasi dari proses penciptaan yang
berkelanjutan ini. Energi vakum yang terus berfluktuasi menciptakan partikel-partikel virtual
yang muncul dan lenyap dengan cepat, menggambarkan dinamika alam semesta yang selalu
berubah.Penciptaan yang berkelanjutan ini menunjukkan kebesaran dan kekuasaan Allah
yang tidak terbatas, serta kebijaksanaan-Nya dalam mengatur segala sesuatu dengan
sempurna. QS Al-Anbiya ayat 30 dan Surah Al-Mulk ayat 15.

Gas s O <l o Ulans 1 R §iEAS By 6 Gaslls wopatd 3T 19 558 53l 53 ol

35500 45 2 &5 e 1585 LgSis Las 13846 U553 sl (0 s 5013 © el
Dalil dari Al-Qur'an yang mendukung konsep ini dapat ditemukan dalam Surah Al-Anbiya
ayat 30: "Dan apakah orang-orang yang kafir tidak mengetahui bahwasanya langit dan bumi
itu keduanya dahulu adalah suatu yang padu, kemudian Kami pisahkan antara keduanya. Dan
dari air Kami jadikan segala sesuatu yang hidup. Maka mengapakah mereka tiada juga
beriman?" Ayat ini menunjukkan bahwa Allah tidak hanya menciptakan alam semesta pada
awalnya, tetapi juga terus-menerus mengatur dan memelihara ciptaan-Nya. Selain itu, dalam
Surah Al-Mulk ayat 15: "Dialah yang menjadikan bumi itu mudah bagi kamu, maka
berjalanlah di segala penjurunya dan makanlah sebagian dari rezeki-Nya. Dan hanya
kepadaNya-lah kamu (kembali setelah) dibangkitkan." Ayat ini menegaskan bahwa Allah
terusmenerus menyediakan rezeki dan memelihara kehidupan di bumi, menunjukkan
penciptaan yang berkelanjutan.

Ketiga, Al-Qur'an mengajak manusia untuk merenungkan keajaiban alam semesta. Ayat-ayat
kauniyah yang menggambarkan kompleksitas alam semesta, seperti struktur atom dan
galaksi, dapat dihubungkan dengan konsep ZPE. Profesor Nidhal Guessoum (2021) dalam
penelitiannya menunjukkan bahwa banyak ayat Al-Qur'an yang sejalan dengan prinsipprinsip
fisika kuantum, termasuk konsep ZPE (Guessoum, 2008).

Lebih lanjut, konsep tauhid dalam Islam mengajarkan kita bahwa Allah adalah satu-satunya
pencipta dan sumber segala sesuatu. Energi ZPE, sebagai sumber energi yang mendasari
segala eksistensi, dapat dilihat sebagai manifestasi dari kekuasaan Allah yang tunggal. Konsep
gada dan qadar (takdir), iradah, dan masyi’ah sebagaimana dijelaskan di atas dalam Islam
juga relevan dengan ZPE. Segala sesuatu telah ditentukan oleh Allah, termasuk keberadaan
energi vakum dan fluktuasi kuantum. ZPE dapat dianggap sebagai salah satu bentuk takdir
Allah yang telah ditetapkan sejak awal.

Selain itu, konsep asmaul husna (nama-nama indah Allah) seperti Al-Khaliq (Pencipta),
AlBari (Pencipta), dan Al-Musawwir (Pembentuk Rupa) dapat dihubungkan dengan konsep
ZPE. Allah sebagai Al-Khaliq menciptakan segala sesuatu dari ketiadaan, sementara ZPE
menunjukkan adanya energi dalam ketiadaan. Konsep ZPE juga dapat memberikan perspektif
baru dalam memahami konsep roh dalam Islam. Beberapa ulama mengaitkan roh dengan
energi yang diberikan Allah kepada manusia. Energi ZPE, sebagai energi dasar yang ada di
seluruh alam semesta, dapat dianggap sebagai salah satu manifestasi dari roh universal yang
diberikan Allah kepada segala ciptaan-Nya.

Pemahaman yang lebih mendalam tentang ZPE dapat memperkaya interpretasi kita terhadap
ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan dengan penciptaan dan alam semesta. ZPE dapat menjadi
jembatan antara ilmu pengetahuan dan agama, menunjukkan bahwa keduanya tidak perlu
Singularity in Islamic Education Journal. Fajar Islam Indonesia Foundation collaborates with
Faculty of Educational Sciences, State Islamic University of Jakarta. p 142-156.




Singularity in Islamic Education Journal Vol. 2, No. 1, June 2025

bertentangan, tetapi dapat saling melengkapi. Namun, perlu diingat bahwa menghubungkan
konsep ilmiah dengan teks agama bukanlah hal yang sederhana. Interpretasi terhadap
ayatayat Al-Qur'an harus dilakukan dengan hati-hati dan berdasarkan pada pemahaman yang
benar tentang kedua disiplin ilmu tersebut.

Konsep ZPE menawarkan perspektif yang menarik untuk memahami hubungan antara sains
dan agama. Dengan menggali lebih dalam kedua bidang ini, kita dapat menemukan
keselarasan yang mendalam dan memperkaya pemahaman kita tentang alam semesta dan
Sang Pencipta.

Analisis Perbandingan: Sains dan Islam dalam Perspektif ZPE

Studi komparatif antara perspektif sains modern dan Islam mengenai konsep Zero Point
Energy (ZPE) mengungkap adanya kesamaan dan perbedaan yang menarik. Persamaan
mendasar antara keduanya adalah pengakuan akan keberadaan energi fundamental yang
mendasari segala sesuatu. Baik dalam fisika kuantum maupun dalam kosmologi Islam,
terdapat pemahaman bahwa alam semesta ini dibangun di atas fondasi energi yang sangat
kuat.

Selain itu, baik sains maupun slam mengakui adanya keteraturan dalam alam semesta. Fisika
kuantum mengungkapkan hukum-hukum alam yang berlaku secara universal, sementara
Islam mengajarkan bahwa alam semesta ini diciptakan dengan sistem yang sangat teratur.
Prinsip kausalitas juga menjadi titik temu antara keduanya, di mana setiap peristiwa memiliki
sebab akibat.

Namun, terdapat perbedaan mendasar dalam pendekatan metodologis, kerangka
epistemologis, dan tujuan pengkajian antara sains dan Islam. Sains menggunakan metode
empiris dan rasional untuk menguji hipotesis dan membangun teori, sedangkan agama
menggunakan pendekatan wahyu dan interpretasi teks suci. Perbedaan ini tercermin dalam
cara masing-masing disiplin ilmu menjelaskan fenomena alam.

Kerangka epistemologis sains dan Islam juga berbeda. Sains mencari penjelasan materialistik
dan mekanistik terhadap fenomena alam, sementara agama mencari makna dan tujuan di
balik eksistensi alam semesta. Tujuan pengkajian pun berbeda. Sains bertujuan untuk
memahami mekanisme alam semesta, sedangkan agama bertujuan untuk memahami
hubungan manusia dengan Tuhan dan mendapatkan petunjuk hidup.

Meskipun terdapat perbedaan yang mendasar, studi komparatif ini menunjukkan bahwa sains
dan Islam tidak selalu bertentangan. Konsep ZPE dapat menjadi jembatan untuk
menghubungkan keduanya, menunjukkan bahwa pemahaman kita tentang alam semesta
dapat diperkaya melalui perspektif yang berbeda.

Dalam fisika kuantum, ZPE merujuk pada energi dasar yang tetap ada bahkan pada suhu nol
mutlak. Ini adalah energi yang tidak dapat dihilangkan dari sistem kuantum, menunjukkan
bahwa bahkan dalam keadaan vakum, terdapat fluktuasi energi yang konstan. Konsep ini
sejalan dengan pandangan Islam tentang keberadaan energi ilahi yang mendasari segala
sesuatu di alam semesta.

Kosmologi Islam mengajarkan bahwa alam semesta ini diciptakan oleh Tuhan dengan energi
yang sangat kuat dan teratur. Energi ini dianggap sebagai manifestasi dari kehendak dan
kekuasaan Tuhan. Dalam konteks ini, ZPE dapat dipahami sebagai salah satu cara Tuhan
mengatur dan memelihara alam semesta.

Perbedaan metodologis antara sains dan Islam tidak menghalangi adanya dialog dan integrasi.
Banyak ilmuwan Muslim yang berusaha menggabungkan pengetahuan ilmiah dengan ajaran

Singularity in Islamic Education Journal. Fajar Islam Indonesia Foundation collaborates with
Faculty of Educational Sciences, State Islamic University of Jakarta. p 142-156.




Singularity in Islamic Education Journal Vol. 2, No. 1, June 2025

agama untuk mendapatkan pemahaman yang lebih holistik tentang alam semesta.
Pendekatan ini memungkinkan adanya kolaborasi antara sains dan Islam dalam menjawab
pertanyaan-pertanyaan besar tentang eksistensi dan tujuan hidup.

Dengan demikian, studi komparatif ini menegaskan bahwa meskipun terdapat perbedaan
dalam pendekatan dan tujuan, sains dan Islam dapat saling melengkapi dalam memahami
konsep ZPE dan fenomena alam lainnya. Melalui dialog yang konstruktif, kedua perspektif ini
dapat memberikan kontribusi yang berharga bagi pengetahuan dan pemahaman kita tentang
alam semesta.

Studi komparatif antara perspektif sains modern dan Islam mengenai konsep Zero Point
Energy (ZPE) mengungkap adanya kesamaan dan perbedaan yang menarik. Persamaan
mendasar antara keduanya adalah pengakuan akan keberadaan energi fundamental yang
mendasari segala sesuatu. Baik dalam fisika kuantum maupun dalam kosmologi Islam,
terdapat pemahaman bahwa alam semesta ini dibangun di atas fondasi energi yang sangat
kuat.

Selain itu, baik sains maupun agama mengakui adanya keteraturan dalam alam semesta.
Fisika kuantum mengungkapkan hukum-hukum alam yang berlaku secara universal,
sementara Islam mengajarkan bahwa alam semesta ini diciptakan dengan sistem yang sangat
teratur. Prinsip kausalitas juga menjadi titik temu antara keduanya, di mana setiap peristiwa
memiliki sebab akibat.

Namun, terdapat perbedaan mendasar dalam pendekatan metodologis, kerangka
epistemologis, dan tujuan pengkajian antara sains dan agama. Sains menggunakan metode
empiris dan rasional untuk menguji hipotesis dan membangun teori, sedangkan agama
menggunakan pendekatan wahyu dan interpretasi teks suci. Perbedaan ini tercermin dalam
cara masing-masing disiplin ilmu menjelaskan fenomena alam.

Kerangka epistemologis sains dan agama juga berbeda. Sains mencari penjelasan materialistik
dan mekanistik terhadap fenomena alam, sementara agama mencari makna dan tujuan di
balik eksistensi alam semesta. Tujuan pengkajian pun berbeda. Sains bertujuan untuk
memahami mekanisme alam semesta, sedangkan agama bertujuan untuk memahami
hubungan manusia dengan Tuhan dan mendapatkan petunjuk hidup.

Meskipun terdapat perbedaan yang mendasar, studi komparatif ini menunjukkan bahwa sains
dan agama tidak selalu bertentangan. Konsep ZPE dapat menjadi jembatan untuk
menghubungkan keduanya, menunjukkan bahwa pemahaman kita tentang alam semesta
dapat diperkaya melalui perspektif yang berbeda.

Upaya Harmonisasi Sains dan Iman

Analisis terhadap berbagai upaya harmonisasi mengungkapkan beberapa pola yang menarik.
Pendekatan-pendekatan ini menunjukkan bagaimana berbagai metode dapat digunakan
untuk mencapai tujuan integrasi yang lebih baik dalam berbagai konteks. Setiap pendekatan
memiliki kelebihan dan tantangan tersendiri yang perlu dipertimbangkan secara mendalam.

Pendekatan tekstual-kontekstual merupakan salah satu metode yang sering digunakan dalam
upaya integrasi (Dawam, 2025). Keberhasilan pendekatan ini terletak pada kemampuannya
untuk memberikan pemahaman yang lebih komprehensif terhadap teks dan konteksnya.
Dengan memahami konteks di mana teks tersebut dibuat, interpretasi yang lebih akurat dapat
dicapai. Namun, tantangan utama dari pendekatan ini adalah risiko over-interpretasi, di mana
penafsiran yang terlalu luas atau mendalam dapat mengaburkan makna asli dari teks tersebut.

Singularity in Islamic Education Journal. Fajar Islam Indonesia Foundation collaborates with
Faculty of Educational Sciences, State Islamic University of Jakarta. p 142-156.




Singularity in Islamic Education Journal Vol. 2, No. 1, June 2025

Pendekatan filosofis menawarkan framework konseptual yang kuat untuk integrasi (Dawam,
2003). Keberhasilan pendekatan ini terletak pada kemampuannya untuk menyediakan
landasan teoritis yang kokoh, yang dapat digunakan untuk memahami dan menjelaskan
fenomena yang kompleks. Namun, kompleksitas dalam implementasi menjadi tantangan
utama. Pendekatan filosofis sering kali memerlukan pemahaman yang mendalam dan
kemampuan analitis yang tinggi, yang tidak selalu mudah dicapai oleh semua individu.

Pendekatan pedagogis fokus pada aspek pendidikan dan pembelajaran dalam upaya integrasi.
Keberhasilan pendekatan ini dapat dilihat dari peningkatan motivasi belajar di kalangan
peserta didik. Dengan menggunakan metode pengajaran yang inovatif dan relevan, peserta
didik dapat lebih termotivasi untuk belajar dan memahami materi yang diajarkan. Namun,
tantangan utama dari pendekatan ini adalah kebutuhan akan sumber daya manusia (SDM)
yang kompeten. Guru dan pendidik perlu memiliki keterampilan dan pengetahuan yang
memadai untuk menerapkan pendekatan pedagogis secara efektif.

Secara keseluruhan, evaluasi terhadap upaya integrasi menunjukkan bahwa tidak ada
pendekatan yang sempurna. Setiap metode memiliki kelebihan dan kekurangan yang perlu
dipertimbangkan. Oleh karena itu, kombinasi dari berbagai pendekatan mungkin diperlukan
untuk mencapai hasil yang optimal. Dengan menggabungkan pendekatan tekstual-
kontekstual, filosofis, dan pedagogis, diharapkan dapat tercipta integrasi yang lebih holistik
dan efektif.

Dalam konteks ini, penting untuk terus melakukan evaluasi dan penyesuaian terhadap
pendekatan yang digunakan. Dengan demikian, upaya integrasi dapat terus berkembang dan
memberikan hasil yang lebih baik. Evaluasi yang berkelanjutan juga memungkinkan untuk
mengidentifikasi dan mengatasi tantangan yang muncul, sehingga proses integrasi dapat
berjalan lebih lancar dan efektif.

Terdapat beberapa faktor kunci yang berkontribusi terhadap keberhasilan integrasi
pembelajaran. Pertama, kompetensi pengajar dalam kedua bidang, yaitu sains dan perspektif
Islam, sangat penting. Pengajar yang memiliki pemahaman mendalam dalam kedua bidang
ini dapat menyampaikan materi dengan lebih efektif dan relevan.

Kedua, ketersediaan sumber belajar yang terintegrasi juga merupakan faktor penting. Sumber
belajar yang menggabungkan konsep-konsep dari sains dan Islam dapat membantu peserta
didik memahami materi dengan lebih komprehensif. Sumber belajar ini harus mudah diakses
dan relevan dengan kurikulum yang diajarkan.

Dukungan institusional juga memainkan peran penting dalam keberhasilan integrasi
pembelajaran. Institusi pendidikan yang memberikan dukungan penuh, baik dalam bentuk
kebijakan maupun fasilitas, dapat menciptakan lingkungan belajar yang kondusif. Dukungan
ini mencakup penyediaan sumber daya, pelatihan bagi pengajar, dan pengembangan
kurikulum yang terintegrasi.

Kesiapan peserta didik adalah faktor lain yang tidak kalah penting. Peserta didik yang siap dan
termotivasi untuk belajar akan lebih mudah menerima dan memahami materi yang diajarkan.
Kesiapan ini dapat ditingkatkan melalui pendekatan pedagogis yang tepat dan dukungan dari
pengajar.

Metodologi pembelajaran yang tepat juga merupakan kunci keberhasilan. Metodologi yang
menggabungkan pendekatan sains dan Islam harus dirancang sedemikian rupa sehingga
dapat memfasilitasi pemahaman yang mendalam dan bermakna. Pendekatan ini harus
fleksibel dan adaptif terhadap kebutuhan peserta didik.

Singularity in Islamic Education Journal. Fajar Islam Indonesia Foundation collaborates with
Faculty of Educational Sciences, State Islamic University of Jakarta. p 142-156.




Singularity in Islamic Education Journal Vol. 2, No. 1, June 2025

Pengembangan Model Pembelajaran

Berdasarkan hasil analisis, layak dipertimbangkan untuk menggunakan model pembelajaran
"Integration of Quantum and Islamic Perspectives" (IQIP) dengan karakteristik yang spesifik.
Model ini dirancang untuk mengintegrasikan konsep-konsep dari fisika kuantum dan
perspektif Islam dalam satu kerangka pembelajaran yang holistik.

Fondasi teoretis dari model IQIP meliputi konstruktivisme sosial, pembelajaran bermakna,
dan integrasi epistemologis. Konstruktivisme sosial menekankan pentingnya interaksi sosial
dalam proses belajar, sementara pembelajaran bermakna memastikan bahwa materi yang
diajarkan relevan dan dapat diaplikasikan dalam kehidupan nyata. Integrasi epistemologis
menggabungkan berbagai sumber pengetahuan untuk menciptakan pemahaman yang lebih
komprehensif.

Komponen model IQIP mencakup landasan filosofis, sintaks pembelajaran, sistem sosial,
prinsip reaksi, sistem pendukung, serta dampak instruksional dan pengiring. Landasan
filosofis memberikan kerangka konseptual yang kuat, sementara sintaks pembelajaran
mengatur langkah-langkah dalam proses belajar. Sistem sosial mencakup interaksi antara
peserta didik dan pengajar, serta prinsip reaksi yang mengatur respons terhadap
pembelajaran.

Sistem pendukung mencakup berbagai sumber daya dan fasilitas yang diperlukan untuk
mendukung proses pembelajaran. Dampak instruksional dan pengiring mengukur efektivitas
model pembelajaran dalam mencapai tujuan pendidikan yang diinginkan. Dengan
komponen-komponen ini, model IQIP diharapkan dapat memberikan pengalaman belajar
yang holistik dan integratif bagi peserta didik.

Langkah-langkah pembelajaran ini dirancang untuk memberikan pemahaman yang
komprehensif dan integratif mengenai konsep Zero Point Energy (ZPE) dari perspektif sains
dan Islam. Proses pembelajaran dibagi menjadi 4 (empat) tahap terdiri dari Tahap Eksplorasi,
Tahap Elabor, Tahap Integrasim dan terakhir Tahap Evaluasi yang masing-masing memiliki
fokus dan tujuan spesifik.

Tahap Eksplorasi (2 pertemuan). Pada tahap ini, peserta didik akan diperkenalkan
dengan konsep ZPE secara saintifik. Mereka akan mempelajari dasar-dasar teori ZPE dan
bagaimana konsep ini diterapkan dalam fisika kuantum. Selain itu, peserta didik juga akan
mengeksplorasi ayat-ayat kauniyah yang terkait dengan konsep energi dalam Islam. Diskusi
guided discovery akan digunakan untuk membantu peserta didik menghubungkan konsep
saintifik dengan perspektif Islam.

Tahap Elaborasi (3 pertemuan). Tahap elaborasi bertujuan untuk memperdalam
pemahaman peserta didik mengenai konsep ZPE. Pada tahap ini, peserta didik akan
melakukan analisis mendalam terhadap teori ZPE dan bagaimana konsep ini dipahami dalam
perspektif Islam. Praktikum virtual atau simulasi akan digunakan untuk memberikan
pengalaman praktis dalam memahami ZPE. Selain itu, peserta didik akan diberikan proyek
penelitian mini untuk mengaplikasikan pengetahuan yang telah mereka peroleh.

Tahap Integrasi (2 pertemuan). Pada tahap integrasi, peserta didik akan menyintesis
pemahaman mereka mengenai ZPE dari kedua perspektif. Mereka akan mempresentasikan
hasil penelitian dan analisis mereka, serta melakukan refleksi integratif untuk
menghubungkan konsep-konsep yang telah dipelajari. Tahap ini bertujuan untuk
mengembangkan kemampuan peserta didik dalam mengintegrasikan pengetahuan dari
berbagai sumber.

Singularity in Islamic Education Journal. Fajar Islam Indonesia Foundation collaborates with
Faculty of Educational Sciences, State Islamic University of Jakarta. p 142-156.




Singularity in Islamic Education Journal Vol. 2, No. 1, June 2025

Tahap Evaluasi (1 pertemuan). Tahap evaluasi bertujuan untuk menilai pemahaman
peserta didik mengenai konsep ZPE dan kemampuan mereka dalam mengintegrasikan
perspektif sains dan Islam. Penilaian akan dilakukan melalui berbagai metode, termasuk tes
pemahaman konsep, evaluasi kemampuan integrasi, dan refleksi pembelajaran. Refleksi ini
akan membantu peserta didik untuk mengevaluasi proses belajar mereka dan
mengidentifikasi area yang perlu ditingkatkan.

Dengan mengikuti langkah-langkah pembelajaran ini, diharapkan peserta didik dapat
memperoleh pemahaman yang mendalam dan holistik mengenai konsep ZPE. Pendekatan ini
tidak hanya mengajarkan teori, tetapi juga mengembangkan kemampuan analitis dan
integratif peserta didik, sehingga mereka dapat mengaplikasikan pengetahuan yang telah
mereka peroleh dalam konteks yang lebih luas.

Model IQIP (Integration of Quantum and Islamic Perspectives) dipilih berdasarkan beberapa
pertimbangan yang matang. Pertama, model ini sangat sesuai dengan tujuan pembelajaran
yang ingin dicapai. Model IQIP dirancang untuk memfasilitasi pemahaman integratif, yang
memungkinkan peserta didik untuk menggabungkan konsep-konsep dari fisika kuantum dan
perspektif Islam. Dengan pendekatan ini, peserta didik dapat mengembangkan kemampuan
berpikir kritis yang lebih mendalam dan menumbuhkan kesadaran spiritual yang lebih kuat.

Kesesuaian dengan tujuan pembelajaran menjadi salah satu alasan utama pemilihan model
ini. Model IQIP tidak hanya fokus pada aspek kognitif, tetapi juga pada aspek afektif dan
spiritual. Dengan demikian, peserta didik tidak hanya memahami konsep-konsep ilmiah,
tetapi juga mampu menghubungkannya dengan nilai-nilai spiritual yang diajarkan dalam
Islam. Hal ini diharapkan dapat menciptakan pemahaman yang lebih holistik dan bermakna.

Efektivitas pembelajaran juga menjadi pertimbangan penting dalam pemilihan model IQIP.
Hasil uji coba terbatas menunjukkan bahwa model ini mampu meningkatkan pemahaman
peserta didik secara signifikan. Peserta didik memberikan feedback positif mengenai
pengalaman belajar mereka, menunjukkan bahwa model ini tidak hanya efektif tetapi juga
disukai oleh peserta didik. Kemudahan implementasi juga menjadi faktor penting, karena
model ini dirancang agar mudah diterapkan dalam berbagai konteks pendidikan.

Selain itu, fleksibilitas dan adaptabilitas model IQIP menjadi keunggulan tersendiri. Model ini
dapat disesuaikan dengan konteks lokal, memungkinkan pengajar untuk mengadaptasi materi
dan metode pembelajaran sesuai dengan kebutuhan dan karakteristik peserta didik.
Fleksibilitas ini juga memungkinkan pengembangan lebih lanjut, sehingga model ini dapat
diterapkan untuk konsep-konsep lain di luar fisika kuantum dan perspektif Islam.

Model IQIP juga menawarkan pendekatan praktis untuk mengimplementasikan integrasi
sains dan iman dalam konteks pendidikan Islam. Dengan menggabungkan pendekatan
saintifik dan spiritual, model ini memberikan perspektif yang lebih kaya dalam pemahaman
realitas. Peserta didik tidak hanya belajar tentang hukum-hukum alam, tetapi juga memahami
makna dan tujuan di balik eksistensi alam semesta.

Dalam implementasinya, model IQIP melibatkan berbagai komponen yang saling
mendukung. Landasan filosofis memberikan kerangka konseptual yang kuat, sementara
sintaks pembelajaran mengatur langkah-langkah dalam proses belajar. Sistem sosial
mencakup interaksi antara peserta didik dan pengajar, serta prinsip reaksi yang mengatur
respons terhadap pembelajaran. Sistem pendukung mencakup berbagai sumber daya dan
fasilitas yang diperlukan untuk mendukung proses pembelajaran.

Dampak instruksional dan pengiring dari model IQIP juga perlu diperhatikan. Dampak
instruksional mengukur efektivitas model dalam mencapai tujuan pendidikan yang

Singularity in Islamic Education Journal. Fajar Islam Indonesia Foundation collaborates with
Faculty of Educational Sciences, State Islamic University of Jakarta. p 142-156.




Singularity in Islamic Education Journal Vol. 2, No. 1, June 2025

diinginkan, sementara dampak pengiring mencakup efek samping positif yang mungkin
timbul dari penerapan model ini. Dengan memperhatikan kedua aspek ini, diharapkan model
IQIP dapat memberikan kontribusi yang signifikan dalam meningkatkan kualitas pendidikan.

Secara keseluruhan, pemilihan model IQIP didasarkan pada pertimbangan yang
komprehensif dan matang. Model ini tidak hanya sesuai dengan tujuan pembelajaran, tetapi
juga efektif, fleksibel, dan adaptif. Dengan demikian, model IQIP diharapkan dapat menjadi
solusi yang efektif untuk mengintegrasikan sains dan iman dalam konteks pendidikan Islam,
memberikan pemahaman yang lebih kaya dan bermakna bagi peserta didik.

Hasil dan pembahasan ini menunjukkan bahwa harmonisasi sains dan iman dalam konteks
ZPE tidak hanya mungkin dilakukan, tetapi juga dapat memberikan manfaat yang signifikan.
Model IQIP memungkinkan peserta didik untuk mengembangkan pemahaman yang lebih
komprehensif dan integratif, yang pada gilirannya dapat meningkatkan kualitas pendidikan
secara keseluruhan.

ooag

PENUTUP Kesimpulan

Penelitian ini menghasilkan beberapa temuan penting terkait harmonisasi sains dan iman
dalam konteks Zero Point Energy (ZPE) dan pendidikan Islam. Salah satu temuan utama
adalah bahwa konsep ZPE memiliki titik temu yang signifikan dengan pemahaman Islam
tentang penciptaan dan pemeliharaan alam semesta. Keselarasan ini terlihat dalam prinsip
keteraturan alam semesta, konsep energi fundamental, dan hubungan kausalitas dalam
fenomena alam. Kedua perspektif ini menunjukkan bahwa alam semesta diatur oleh energi
yang mendasari segala sesuatu dan bahwa setiap peristiwa memiliki sebab akibat yang jelas.

Upaya harmonisasi sains dan Islam menunjukkan pola yang konsisten dalam beberapa aspek.
Pertama, terdapat kebutuhan pendekatan multi-dimensi yang menggabungkan berbagai
disiplin ilmu untuk mencapai pemahaman yang lebih komprehensif. Kedua, pentingnya
framework epistemologis yang kuat untuk mendukung integrasi sains dan Islam. Ketiga,
peran crucial kompetensi pengajar dalam menyampaikan materi yang terintegrasi dengan
baik. Pengajar yang kompeten dalam kedua bidang ini dapat membantu peserta didik
memahami konsep-konsep yang kompleks dengan lebih baik.

Model pembelajaran IQIP (Integration of Quantum and Islamic Perspectives) yang
dikembangkan dalam penelitian ini menunjukkan efektivitas dalam beberapa hal. Model ini
berhasil meningkatkan pemahaman konseptual peserta didik, mengembangkan kesadaran
integratif, dan memfasilitasi pembelajaran yang bermakna. Dengan pendekatan ini, peserta
didik tidak hanya belajar tentang konsep-konsep ilmiah, tetapi juga mampu
menghubungkannya dengan nilai-nilai spiritual yang diajarkan dalam Islam.

Implikasi penelitian ini bagi pengembangan pendidikan Islam sangat signifikan. Pertama,
kurikulum dan pembelajaran perlu direvisi untuk mengakomodasi integrasi sains dan Islam.
Pengembangan bahan ajar yang terintegrasi dan peningkatan kapasitas pendidik juga menjadi
prioritas. Kedua, dari sisi kelembagaan, perlu ada penguatan basis epistemologis lembaga
pendidikan Islam, pengembangan infrastruktur pembelajaran, dan penguatan jaringan
kerjasama akademik. Ketiga, kebijakan pendidikan perlu disusun untuk mendukung integrasi
sains dan Islam, termasuk penyusunan standar integrasi, pengembangan sistem evaluasi
terintegrasi, dan penguatan dukungan institusional.

Selain itu, penelitian ini juga memiliki implikasi bagi penelitian lanjutan. Pertama, perlu ada
pengembangan metodologi penelitian yang lebih komprehensif untuk mengkaji integrasi
sains dan Islam. Pengembangan instrumen evaluasi yang tepat dan eksplorasi pendekatan

Singularity in Islamic Education Journal. Fajar Islam Indonesia Foundation collaborates with
Faculty of Educational Sciences, State Islamic University of Jakarta. p 142-156.




Singularity in Islamic Education Journal Vol. 2, No. 1, June 2025

penelitian baru juga diperlukan. Kedua, area penelitian potensial meliputi studi longitudinal
efektivitas model pembelajaran, pengembangan assessment tools, dan penelitian komparatif
lintas institusi. Penelitian lanjutan ini diharapkan dapat memberikan wawasan yang lebih
mendalam dan memperkaya pemahaman kita tentang integrasi sains dan Islam.

ooagd

BIBLIOGRAFI

Andelita, Nanik. I Wayan Sudiarta, & Dian Wijaya Kurniawidi. (2021). Penerapan Algoritma
Kuantum Variational Quantum Eigensolver (VQE) untuk Menentukan Energi Keadaan
Dasar Dimer Helium. Jurnal Fisika. 11(02). 53-59.
http://dx.doi.org/10.15294/jf.v11i2.30192

Basir, Fathur Rahman & Muh. Rasywan Syarif. (2021). Periodisasi Penciptaan Alam Semesta
Dalam Manuskrip Kutika dan Science Islam. Elfalaky: Jurnal Ilmu Falak. o5(01). 29-
45. https://doi.org/10.24252/ifk.v5i1.23941

Booth, Andrew. Diana Papaioannou, Anthea Sulton. (2016). Systematic Approaches to a
Successful Literature Review. London. Sage Publication.

Braun, Virginia & Victoria Clarke. (2021). Thematic Analysis: A Practical Guide. London. Sage
Publication.

Chen, Nianyi. Diptajyoti Mukherjee, Tiziana Di Matteo, Yueying Ni, Simeon Bird, & Rupert
Croft, 2024. Magics I. The First Few Orbits Encode The Fate Of Seed Massive Black Hole
Pairs. Open Journal of Astrophysics LATEX. http://astro.theoj.org/

Cooper, Harris. (2017). Research Synthesis and Meta-Analysis. London. Sage Publication.

Creswell, John W. & J. David Creswell (2022). Research Design: Qualitative, Quantitative, and
Mixed Methods Approaches. London. SAGE Publications.

Dawan, Ainurrafiq. (2025). Mendamaikan Dua Dunia Ghaib: Keimanan dan Artificial
Intellogence. Kebumen. RNA Publishing Group.

Dawam, Ainurrafiq. (2003). Quo Vadis IAIN Sunan Kalijaga (Upaya Membangun Landasan
Awal).  Al-Jami'ah: Journal of Islamic  Studies. 41(02). 341-375.
https://doi.org/10.14421/ajis.2003.412.341-340

Dawam, Ainurrafiq & Muhammad Adwim Rifqy El-Hisan. (2024). Peran Artificial Intelligence
dalam Mengurangi Perilaku Koruptif (Perspektif Pendidikan Islam). Syaikhona: Jurnal
Magister Pendidikan Agama Islam. 02(02). 40-72. DOI: 10.59166/syaikhona.v2i2.231

Fink, Arlene. (2019). Conducting Research Literature Reviews: From the Internet to Paper.
London. Sage Publication.

Guessoum, Nidhal. (2008). The Qur’an, Science, and The (Related) Contemporary Muslim

Discourse. Zygon. 43(02). 411-431.
https://scholar.google.com/scholar?oi=bibs&cluster=17238517671634633562&btnl=1
&hl=en

Hart, Chris. (2018). Doing a Literature Review: Releasing the Research Imagination. London.
Sage Publication.

Ikrom. (2001). Dikotomi Sistem Pendidikan Islam” Dalam Paradigma Pendidikan Islam.”
Semarang. Pustaka Pelajar Fakultas Tarbiyah IAIN Walisonggo.
Igbal, Muzaffar. (2002). Islam dan Science. Burlington, VT. Ashgate.

Singularity in Islamic Education Journal. Fajar Islam Indonesia Foundation collaborates with
Faculty of Educational Sciences, State Islamic University of Jakarta. p 142-156.



http://dx.doi.org/10.15294/jf.v11i2.30192
http://dx.doi.org/10.15294/jf.v11i2.30192
https://doi.org/10.24252/ifk.v5i1.23941
https://doi.org/10.24252/ifk.v5i1.23941
http://astro.theoj.org/
http://astro.theoj.org/
https://doi.org/10.14421/ajis.2003.412.341-340
https://doi.org/10.14421/ajis.2003.412.341-340
https://doi.org/10.14421/ajis.2003.412.341-340
https://doi.org/10.14421/ajis.2003.412.341-340
https://scholar.google.com/scholar?oi=bibs&cluster=17238517671634633562&btnI=1&hl=en
https://scholar.google.com/scholar?oi=bibs&cluster=17238517671634633562&btnI=1&hl=en
https://scholar.google.com/scholar?oi=bibs&cluster=17238517671634633562&btnI=1&hl=en
https://scholar.google.com/scholar?oi=bibs&cluster=17238517671634633562&btnI=1&hl=en

Singularity in Islamic Education Journal Vol. 2, No. 1, June 2025

Kragh, Helge. (2002). Quantum Generations: A History of Physics in the Twentieth Century.
Princeton University Press.

Krippendorff, Klaus. (2018). Content Analysis: An Introduction to Its Methodology. London.
Sage Publication.

Lancaster, Tom & Stephen J. Blundell. (2014). Quantum Field Theory For The Gifted Amateur.
Oxford University Press.

Milonni, Peter W. (1993). The Quantum Vacuum: An Introduction to Quantum
Electrodynamic. Los Alamos New Mexico. Academic Press, INC.

Rugh, Svend Erik. Henrik Zinkernagel. (2002). "The Quantum Vacuum and the Cosmological
Constant Problem". Studies in History and Philosophy of Modern Physics, 33(04). 663—
705. http://dx.doi.org/10.1016/S1355-2198(02)00033-3

Zed, Mestika. (2014). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta. Yayasan Pustaka Obor
Indonesia.

oo

Singularity in Islamic Education Journal. Fajar Islam Indonesia Foundation collaborates with
Faculty of Educational Sciences, State Islamic University of Jakarta. p 142-156.



http://dx.doi.org/10.1016/S1355-2198(02)00033-3
http://dx.doi.org/10.1016/S1355-2198(02)00033-3
http://dx.doi.org/10.1016/S1355-2198(02)00033-3
http://dx.doi.org/10.1016/S1355-2198(02)00033-3
http://dx.doi.org/10.1016/S1355-2198(02)00033-3
http://dx.doi.org/10.1016/S1355-2198(02)00033-3

